
ABOUT THE AUTHORS:

Manja Unger-Büttner ist Industriedesignerin und Philosophin. Forschung u.v.a. 
zumExplorativen in Design und Technikentwicklung sowie dessen Wirkung auf Theorien 
zur Moral. Umsetzung dieser Ansätze in Lehre, Workshops, Vorträgen und Beratung zu 
Ethik, Design- und Medienphilosophie. Im VDID seit 2009.

Carolin Knapp ist Industriedesignerin (Hochschule Pforzheim) und Gründerin 
von caroknappdesign. Visualisierende Auseinandersetzung von Ethik und Werten im De-
sign. Im VDID seit 2021; Co-Vorsitzende des VDIDLab – der Nachwuchsorganisation 
des VDID.

Frederike Kintscher-Schmidt ist Industriedesignerin (Bergische Universität Wup-
pertal & Art Center College of Design, Pasadena, USA). In ihrer forschungstheoretischen 
Arbeit widmet sie sich der Ressourcenwahrnehmung in der Designpraxis. Als VDID Vize-
präsidentin engagiert sie sich zu sozio-ökologischen und sozio-kulturellen Themen.

Name Affiliation Contact

Manja Unger-Büttner VDID manja.unger-buettner@vdid.de

Carolin Knapp VDID-Lab carolin.knapp@vdid.de

Frederike Kintscher-Schmidt VDID frederike.kintscher@vdid.de

Stefan Eckstein VDID eckstein@eckstein-design.com

Stefan Lippert VDID sl@updesignstudio.de

Ethik, Werte, Utopien –  
zum Werkzeugcharakter  
des Gestalterischen für Fragen  
nach der Zukunft

WWW.DOI.ORG/10.25368/2024.DGTF.014� VISUAL ESSAY

mailto:manja.unger-buettner@vdid.de
http://www.DOI.ORG/10.25368/2024.DGTF.014


171 ETHIK, WERTE, UTOPIEN

UNGER-BÜTTNER, KNAPP, KINTSCHER-SCHMIDT, ECKSTEIN, LIPPERT

Die vielseitigen Gespräche im Rahmen unseres Discussion Panels während der Lu-
zerner DGTF-Tagung umgreifend, soll in Form dieses Visual Essays der themengebende 
gestalterische Zugang zur Ethik und dessen Auswirkungen skizziert werden. 

Ethik, als die Philosophie der Moral, wird häufig stark normativ, also vorschreibend, 
verstanden. Das muss sie aber gar nicht sein. Die Ethik bietet auch deskriptive, also beschrei-
bende Zugänge zur Theorie des Moralischen (vgl. Pieper, 2007, S. 242–301). Der Alltag aber 
macht es immer wieder notwendig, Entscheidungen zu treffen, Setzungen zu machen. Diese 
normativ wirksamen Festlegungen müssen freilich nicht für alle Menschen und überzeitlich 
gelten. Rein deskriptiv ist dies allerdings auch nicht.

Sollten nicht auch suchende, explorative Zugänge zur Ethik denkbar sein, besonders 
aus dem Design heraus? (vgl. Unger-Büttner, 2019) Ein solcher Ansatz hat sich in der Arbeit 
der Projektgruppe ‹Ethik & Werte› des Verbandes Deutscher Industrie Designer gezeigt und 
entwickelt. Utopien scheinen ein zentrales Werkzeug dafür zu sein. Da Ethik nicht zwingend 
dazu da sein muss, zu sagen «was das Gute in concreto ist» (Pieper, 2007, S. 24), wird in 
dieser Arbeit davon ausgegangen, dass Ethik auch fragen kann, wie man dazu kommt, etwas 
als moralisch gut zu beurteilen (vgl. ebd.). Diese Formulierung kann die Herangehensweise 
an Ethik über das Utopisieren greifbar machen. Diese Relation von Utopie und Ethik ist der 
VDID-Projektgruppe erst mit der Zeit klargeworden. 

Freilich dienen Utopien seit jeher auch moralischen Ansätzen, z.B. der, eher indirek-
ten, Kritik an aktuellen Zuständen mit Blick auf die Ethik. Dystopien wiederum direkt. Sel-

Abb. 1: Sketchnote, entstanden während des Discussion Panels «Ethik, Werte, Utopien – zum 
Werkzeugcharakter des Gestalterischen für Fragen nach der Zukunft» im Rahmen der DGTF-Tagung 
2024. (Diese und alle folgenden Abbildungen von Carolin Knapp, VDID)



172 ETHIK, WERTE, UTOPIEN

UNGER-BÜTTNER, KNAPP, KINTSCHER-SCHMIDT, ECKSTEIN, LIPPERT

ten scheint aber bisher der Werkzeugcharakter des Utopisierens, des Gestaltens ferner Zukünf-
te für Fragen der Ethik diskutiert worden zu sein. Dies soll im Folgenden aus verschiedenen 
Blickwinkeln und in aller Kürze zur Diskussion gestellt werden.

PHÄNOMEN FLUGHÖHE

Am Beginn der Arbeit der VDID-Projektgruppe, 2022, stand die Idee, durch das 
Ausformulieren und Gestalten von Utopien produktive Zugänge zu ausgewählten Zielen der 
17 Sustainable Development Goals (SDG) der Vereinten Nationen zu ermöglichen. Praktizier-
te Moral kann man das nennen: Im Rahmen der Initiative des New European Bauhaus aus 
dem Industriedesign heraus etwas Fachspezifisches zu den als moralisch gut zu bezeichnen-
den Zielen für nachhaltige Entwicklung beizutragen (vgl. VDID, 2021).

Schnell wurde deutlich, dass zwischen dem Namen unserer Projektgruppe, ‹Ethik & 
Werte›, und dem Utopisieren selbst eine spannungsvolle Verbindung besteht, die nähere Be-
trachtung wert ist. Denn es entstand eine Art oszillierende Bewegung von den Utopien, die 
nach der Zukunft fragen, hin zu unseren Fragen nach der Ethik – und zurück. Philosophisch 
gesehen zeigt sich dabei folgende Frage: 

Was können wir in Zukunft wollen? 

Diese Frage beschränkt sich nicht auf Dinge oder Umwelten, technische Lösungen 
oder persönliche Wünsche und Träume. Im Spekulieren über mögliche Zukünfte und im 
Explorieren von Möglichkeitsräumen werden gleichzeitig Werte sowie moralische Prinzipien 
und Leitbilder thematisiert. Durch die je eigenen, je nach Kontext verschiedenen Zugangs-
weisen der am Utopisieren Beteiligten zeigen sich unterschiedlichste Perspektiven auf diese 
Werte. Es entstehen neue Bilder für die Relevanz der Werte und Prinzipien in der Zukunft 
– und gleichzeitig auch für heute.

Unsere bisherigen Erfahrungen mit der eben genannten Frage haben hervorgebracht, 
dass eine gewisse ‹Flughöhe› nötig ist, um anhand von Utopien zu wesentlichen Themen der 
Ethik zu gelangen. Sonst könnten verlieren sich die Diskussionen im Klein-Klein, z.B. der 
Machbarkeiten von heute: Diese Technologie gibt es doch schon, jene Utopie ist mit (heu-
tigen) Technologien gar nicht denkbar usw. usw. Es scheint lohnenswert, das Utopisieren 
auf eine fernere Zeit zu fokussieren, z.B. in ca. 200 Jahren. Dies ermöglicht, eben nicht nur 
alternative Realitäten zu explizieren, sondern Wünsche und Fiktionen für die Zukunft zu 
formulieren, möglichst ohne Ballast des je Heutigen. Der Werkzeugcharakter der Utopien 
kann produktiver wirken, wenn diese nicht die optimistischen Geschwister der Dystopie 
spielen müssen.

Oft scheinen dabei Werte zu kollidieren: Visionen von Mobilität oder Bewegungsfrei-
heit z.B. mit dem Wert der Sicherheit oder ökologischen Zielen. Dies anhand gestalterisch 
geübter Perspektiven in der Gruppe auszuhandeln, unter immer wieder neuen Gesichts-
punkten, kann ganz unterschiedliche Lichter auf die verschiedenen Werte und moralischen 
Prinzipien werfen. 

Die Leistungsfähigkeit dieser – man darf es wohl so nennen: Methode1 – ist eher em-
pirisch als theoretisch belegt. Ihr Entstehungskontext kann wohl als Forschung mit bzw. auch 
durch Design bezeichnet werden. Es handelt sich um einen unabgeschlossenen Prozess. Daher 
auch die häufige Rede vom Utopisieren: Zentral scheint die Arbeit an und mit Utopien, nicht 
ihre Ergebnisse. Dies zu praktizieren, ermöglicht immer wieder individuelle und gleichzeitig 
auch generelle Zugänge zu grundlegenden Fragen der Ethik.

1	 Ganz im Sinne der griechischen Wortherkun5 metá (nach/zu etwas hin) und hodós (Weg) – hin 
zueinem Weg, den Weg bahnen.



«Das ist nicht alles. Eine Sache ist die Verhal-
tensregel, eine andere ist das Verhalten, das  
man an dieser Regel messen kann. Ein Drittes  
ist die Art und Weise, wie man sich führen  
und halten – wie man sich selbst konstituieren 
soll als Moralsubjekt» (Foucault, 1989, S. 37)

173 ETHIK, WERTE, UTOPIEN

UNGER-BÜTTNER, KNAPP, KINTSCHER-SCHMIDT, ECKSTEIN, LIPPERT

MICHEL FOUCAULT UND DIE GESTALT-
BARKEIT DES VERHALTENS ZUR MORAL

Bei dem französischen Philosophen Michel Foucault findet sich eine treffende wie 
einprägsame Beschreibung des Zugangs zu Moral und Ethik: Menschen werden hineinge-
boren in existierende Sitten und Gebräuche, bzw. werden ihnen diese in Erziehung und im 
sozialen Miteinander nach und nach vermittelt. Dies kann in Form ausführlicher Lehren 
geschehen oder auch in eher «diffuser Weise» (Foucault, 1989, S.  36) in den komplexen 
Spielen aus Werten und Handlungsregeln, die man Alltag nennen kann. Diese präskriptiven, 
vorschreibenden Elemente kann man mit Foucault Moralcode nennen.

Gleichzeitig kann auch das Verhalten der Individuen selbst (in moralischen Kontex-
ten) als Moral bezeichnet werden. Foucault betont hierbei besonders das Verhalten den eben 
genannten Moralcodes gegenüber. Daher nennt er dies Moralverhalten. Aber das ist nicht 
alles …

Auf diese Bemerkung folgend beschreibt Foucault verschiedene Formen des Ein-
wirkens auf sich selbst als Moralsubjekt. Dabei wird deutlich, dass verschiedenste Entschei-
dungsspielräume bestehen und auch entstehen: So betont Foucault, dass jede moralische 
Handlung ein «Verhältnis zu dem Wirklichen» (1) enthalte, innerhalb dessen sie sich abspiele. 
Wo man sich verhalten kann, scheint es eine Auswahl an Verhaltensmöglichkeiten zu geben. 
Ähnlich steht es mit dem «Verhältnis zu dem Code» (2), auf den sich die Handlung oder Ent-
scheidung beziehen kann. Darüber hinaus zeigt sich auch ein «bestimmtes Verhältnis zu sich» 
(3) (ebd., S. 39 f.), was in diesem Zusammenhang als eine Meta-Ebene dieses Sich-Verhal-
tens bezeichnet werden kann. Mit Foucault und im weitläufigen Diskurs zu ihm kann man 
diese Verhaltensspielräume als Selbstpraktiken bzw. Technologien des Selbst bezeichnen (diese 
Technologie- und Praxis-Begriffe bieten produktive Zugänge zu gestalterischen Aspekten). 



«Woran sich die Menschen dann gewöhnen, 
ist nicht so sehr der Inhalt der Regeln, deren 
genaue Überprüfung sie immer in Verwirrung 
bringen würde, als der Besitz von Regeln, 
unter denen das Besondere subsumiert werden 
kann. Mit anderen Worten, sie gewöhnen  
sich daran, niemals zu einer selbst gewonnenen 
Überzeugung zu kommen.»  
(Arendt, 2020, S. 144)

174 ETHIK, WERTE, UTOPIEN

UNGER-BÜTTNER, KNAPP, KINTSCHER-SCHMIDT, ECKSTEIN, LIPPERT

Dieses Zentrieren des Moralischen auf das Subjekt muss nun nicht bedeuten, dass 
man diese Praktiken nur im stillen Kämmerlein vor sich reflektieren könnte oder sollte, ganz 
im Gegenteil: Wenn man diese Gestaltbarkeit des Moralverhaltens im Blick hat, zeigt sich 
auch die Gestaltbarkeit der Moralcodes an sich. Und solange es vielleicht auch in einer fer-
nen Zukunft noch für wichtig erachtet werden sollte, dass es Codes, also irgendwie moralisch 
Verbindliches, geben müsste, sollten diese auch verhandelt werden können:

HANNAH ARENDT UND DAS  
HABEN VON WERTEN

Auch in der Frage nach Moral-Codes, z.B. in Form von Berufs-Codizes wie dem des 
VDID (2024) zeigen sich Spielräume. Codizes sollen offenbar normativ wirksam sein. Sie 
zu formulieren aber erfordert Überlegungen und Setzungen – eben Festlegungen. Wo etwas 
«so oder anders» entschieden oder getan werden kann, zeigen sich Regeln und Spielräume. 
Andreas Dorschel (2002, S. 62) betont, mit Eduard von Hartmann (1888, S. 140), hierbei 
freilich gestalterische Aspekte. Diese hat aber auch Hannah Arendt in ihren Überlegungen 
zum ‹Zusammenhang von Denken und Moral› von 1971 ganz treffend thematisiert.2 Darü-
ber hinaus betont sie dort allerdings auch die Gefahr des Nichtdenkens: Menschen könnten 
sich an den Besitz von Werten oder Regeln gewöhnen, und nicht an die Regeln selbst:

2	 Diese Überlegungen Arendts wurden bereits in einem anderen gestalterischen Kontext verankert, 
worauf der vorliegende Essay aufbaut (Unger-Büttner, 2015).



1) Ebene allgemeiner Prinzipien und Leitbilder
2) �Ebene bereichsspezifischer und temporaler Handlungsregeln  

(Normen,Werte, Maximen)
3) Ebene der Anwendungsregeln im Sinne von Handlungsregeln
4) �Ebene der Anwendungsregeln für Handlungskriterien durch Etablierunge-

thisch relevanter empirischer Kriterien (vgl. Irrgang 2007, S. 47)

175 ETHIK, WERTE, UTOPIEN

UNGER-BÜTTNER, KNAPP, KINTSCHER-SCHMIDT, ECKSTEIN, LIPPERT

Diese Argumente könnten direkt genutzt werden, um normativ ausgerichtete Über-
legungen zur Ethik vollständig vom Tisch zu wischen: Keine Codizes mehr, keine Manifeste. 
Schade eigentlich, denn mit Foucault kann dem ein spezifischer Wert gegenübergestellt wer-
den: Die Beschäftigung mit Moral und ihrer Reflexionsebene, der Ethik kann Individuen als 
Moralsubjekte konstituieren.

EINE MÖGLICHE RAHMENORDNUNG  
MORALISCHER BEWERTUNG UND DIE 
ROLLE IMPLIZITEN WISSENS

Einerseits werden Subjekte durch ihre Entscheidungen und Handlungen also zu de-
nen, die sie dann sein werden. Gleichzeitig bringen sie auch etwas Wesentliches in moralisch 
relevante Entscheidungen und Handlungen ein: ihre jeweiligen Befähigungen, Erfahrungen, 
ihr Wissen um Möglichkeiten und Machbarkeiten. Spätestens seit Claudia Mareis’ ‹Theorien 
des Designs› dürfte die Relevanz des impliziten Wissens auch im Design geläufig sein (vgl. 
Mareis, 2014, S. 186). Der Dresdner Technikphilosoph Bernhard Irrgang † hat mit Blick 
auf dieses Wissen und Können, das er Umgangswissen nannte, eine Rahmenordnung für 
moralische Entscheidungen aufgestellt, nach denen Problem- und Konfliktlagen betrachtet 
werden können: 



176 ETHIK, WERTE, UTOPIEN

UNGER-BÜTTNER, KNAPP, KINTSCHER-SCHMIDT, ECKSTEIN, LIPPERT

Diese vier Ebenen können von unten nach oben und ebenso andersherum gelesen 
werden (vgl. ebd.). Implizites (ebenso wie explizites) Wissen scheint auf allen vier Ebenen un-
abdingbar. Die Rolle dieser Ebenen-Aufteilung für das Entwerfen von Utopien zu Zwecken 
der Ethik sollte weiter diskutiert werden. Auf jeder dieser Ebenen kann dabei die Frage vom 
Anfang gelten: 

Was können wir in Zukunft wollen? 

ACKNOWLEDGEMENT

An dieser Stelle möchten wir allen Mitgliedern der VDID-Projektgruppe Ethik & 
Werte danken für die inspirierenden Gespräche und Veranstaltungen der vergangenen zwei 
Jahre, die direkt in diesen Konferenzbeitrag geführt haben. Namentlich sind das, neben den 
o.g. Autor/innen: Rainer Zimmermann, Dr. Sybs Bauer, Wolfgang «Dennis» Baier, Nina 
Ruthe, Vivien Rödiger.

QUELLEN
Arendt, H. (2020). Zwischen Vergangenheit und Zukunft (Ungekürzte 
Taschenbuchausgabe, 5. Aufl.). Piper.

Dorschel, A. (2002). Gestaltung: Zur Ästhetik des Brauchbaren. Universi-
tätsverlag C. Winter.

Foucault, M. (1989). Sexualität und Wahrheit 2: Der Gebrauch der Lüste. 
Suhrkamp.

Irrgang, B. (2007). Hermeneutische Ethik. Pragmatisch-ethische Orientie-
rung in technologischen Gesellschaften. WBG.

Mareis, C. (2014). Theorien des Designs zur Einführung. Junius.

Unger-Büttner, M. (2015). «Ich, der ich Einer bin» – von sokratischen 
Stechfliegen, eingefrorenen Häusern und kreativem Umgang mit Moral. In: 
Allianz deutscher Designer (AGD) e.V. (Hrsg.): agenda design. Magazin für 
Gestaltung, S. 12–17.

Unger-Büttner, M. (2019). Zukunft – Design – Ethik. Ein exploratives Ge-
misch. In: Berr, K. /Franz, J.: Franz (Hrsg.): Zukunft gestalten. Digitalisie-
rung, Künstliche Intelligenz (KI) und Philosophie. Frank & Timme, S. 41–54.

VDID Verband Deutscher Industrie Designer e.V. (2021). Utopia for Europe. 
https://utopia4europe.vdid.de/

VDID Verband Deutscher Industrie Designer e.V. (2024). Der VDID Codex. 
Leitbild und ethische Werte des Berufsstandes https://www.vdid.de/ver-
band/vdid-codex






